


Alexandre Cendón (Vigo, 1973) medrou baixo as influencias máis 
contestatarias do mundo punk, radios libres e casas okupas do Vigo 
dos 80 e 90.
Logo de se formar en Filosofía na USC regresou ás raíces paternas 
en Covelo para asentarse no territorio como abelleiro, fundando, 
con outros socios, Abella Lupa (apicultura ecolóxica).
Foi insubmiso ao exército, membro fundador da Asemblea do 
Suído, coordinador da Federación Ecoloxista Galega e, en conso-
nancia con este compromiso coa Terra, é presidente do monte veci-
ñal de Santiago de Covelo (ICCA) dende 2004.
A acción directa, a loita continuada e o traballo incesante en defen-
sa da natureza non impediron que continuase o seu labor de pensa-
dor, formando parte da Aula Castelao dende 2008, entidade organi-
zadora da Semana Galega de Filosofía, onde, a día de hoxe, ocupa o 
cargo de presidente e tamén, a ser Doutor en Filosofía, acadando o 
premio extraordinario de doutoramento.
Na actualidade exerce de profesor nun instituto.

Alexandre Cendón González



3

Introdución
A motivación deste traballo parte da filosofía política, pero 

non soamente dende unha perspectiva puramente académica, 
senón tamén, xunto coa asunción da nosa corporalidade, como 
materialidade concreta e finita. Por esta razón está escrito 
dende a realidade material como unha base forte dende a que 
desenvolver o pensamento. E por iso é un escrito fondamente 
vitalista e materialista.

O presente texto versa sobre a natureza e a súa vulnerabi-
lidade. A partir do que entendemos e coñecemos por natureza 
iremos perfilando dende diferentes perspectivas —mais dende 
unha ollada epistemolóxica— o significado actual de natureza. 
Así realizaremos un breve percorrido histórico do mesmo e os 
fitos claves para entender a conformación deste significado, e 
como —unha vez consolidado— é partillado a grandes trazos 
dentro dunha cosmovisión contemporánea que aínda está en 
formación, revisión e configuración, mais que, aínda que non 
estea verbalizada ou asumida conscientemente, non obstante 
se impón de maneira sólida dende o ámbito da ecoloxía como 
ciencia, nunha nova forma de holismo onde tamén participan 
outros eidos do saber como a teoría de sistemas, a propia filo-
sofía, a física ou a química.

Do mesmo xeito e en íntima conexión co significado de 
natureza, abrangueremos a importancia do concepto de vul-
nerabilidade no asunto que nos ocupa. Ao longo das páxinas 
deste escrito ollaremos como o concepto de vulnerabilidade 
está na cerna da cuestión actual sobre a natureza, pois a pre-
ocupación contemporánea pola mesma non é tanto de índo-
le conceptual, teórica, epistemolóxica... como si arredor do 
dano inflixido polo metabolismo social humano na mesma, a 
un nivel local e global, de xeito continuado ou puntual, pero 
cunhas características que fan que ese dano sexa suficiente-



4

ALEXANDRE CENDÓN GONZÁLEZ

mente grave para que sexa causa de preocupación e de intere-
se para reorientar a nosa acción, individual e colectiva, dende 
ópticas éticas e políticas. A vulnerabilidade polo tanto é unha 
constatación das nosas accións no medio que nos circunscri-
be e que posibilita a nosa existencia. Partindo da afirmación 
de Lewontin “tal e como non existe ningún organismo sen 
ambiente, tampouco existe ningún ambiente sen organismo”, 
debemos entender que ambos son o resultado de interaccións 
que se alimentan mutuamente, polo tanto son inseparábeis, 
onde o dano nun repercute ou se traduce no dano no outro, 
como a parte dun todo.

O vencello directo e profundo entre a crise ecolóxica e o 
xurdimento do capitalismo é algo que se pon de manifesto no 
transcurso destas páxinas. Ese vencello porén, non se podería 
entender sen a característica da vulnerabilidade esquecida e 
velada da natureza, esa mesma vulnerabilidade que a despre-
gadura do capitalismo agocha na sociedade e nas persoas que 
conforman a mesma. Esa vulnerabilidade que parte da co-
munidade de seres e das súas relacións de interdependencia 
que fan posíbel a mesma comunidade, como rede orgánica, 
como base de sustentación da vida, de calquera vida particu-
lar. É esa comunidade a que periga. Para desandar o andado 
temos que volver a pensarmos dende a corporalidade, dende 
a materialidade das nosas vidas, única maneira de saír desta 
crise e construír un mundo sustentábel. O estraño é que seica 
para chegar aí ten que caer das nosas facianas o veo da bar-
barie do capital, que oculta á mantenta a realidade da nosa 
natureza a troco de soños de distracción e entretemento que 
nos afastan da realidade, e que nos levan a un mundo de vir-
tualidade no que os seus alicerces se sosteñen nunha lameira. 
Quizais por iso, pola dificultade de abandonar tal estado de 
cousas, o momento da viraxe non suceda até que recobremos 
a consciencia da nosa materialidade e do moito que estamos 



5

NATUREZA E VULNERABILIDADE

suxeitos ao que nos arrodea, fóra desta construción virtual de 
exacerbación do individualismo e a cobiza.

Noutra orde de cousas e para rematar, quixeramos aclarar 
que o conxunto de citas desta obra que non estaban en lingua 
galega, foron traducidas a este idioma, a maioría dende o cas-
telán e dende o inglés a menor parte e que amais, optamos por 
conservar as orixinais en portugués.



6

Vulnerabilidade
Os froitos chegaban ó seu tempo, mainamente, en ciclos 
litúrxicos seguindo o decorrer das sazóns. [...] Ó longo de 
moitos días, as riolas de carros de bestas e de xente cruza-
ban polos lugares cargando as fanegas de limpo centeo. [...] 
Nos derradeiros do setembro recollíase o millo nas nabei-
ras a caseiros, os colombros e cabazos para a ceba, a palla 
disposta nos eidos en serras ou maragoutos. De seguida 
estrondaban polas terras quentes e baixas da parroquia as 
cántigas da vendima. [...] Enfriábase o bico nas mañás de 
outono cando xa as parellas de bois rachaban na terra lixei-
ra das herdades os sucos da sementeira do centeo. Despois, 
a vareadura das castañas, a seca do canizo, [...]. En Santos a 
trasfega [...]. No inverno a decota dos valentes carballos de 
cabeza, a matanza dos porcos. Deste xeito tódalas sazóns 
do ano coas súas angueiras.

RAMÓN OTERO PEDRAYO1

Nas épocas en que a natureza se presenta todopoderosa ao 
ser humano, non hai espazo para o belo natural; como sabe-
mos, as profesións agrícolas, para as que a natureza é inme-
diatamente obxecto de acción, teñen pouca sensibilidade 
para a paisaxe. O belo natural presuntamente ahistórico ten 
o seu núcleo histórico; isto lexitímao tanto como o relati-
viza o seu concepto. Onde a natureza non estaba realmente 
dominada, asustaba a imaxe do seu carácter indómito.

THEODOR W. ADORNO2

Vimos dun mundo onde a natureza era ameazadora. A hu-
manidade pasou a meirande parte da súa historia no período 
coñecido como Paleolítico. Despois de pasados eses centos de 

1	 Otero Pedrayo, R., Os camiños da vida, Galaxia, Vigo, 1991, páxs. 81 e 82.
2	 Adorno, T. W., Teoría estética, Akal, Madrid, 2004, páx. 99.



7

NATUREZA E VULNERABILIDADE

miles de anos dentro da antiga Idade de Pedra, internámonos 
nunha nova época revolucionaria —moi recente se a compa-
ramos coa enorme lonxevidade do período anterior— caracte-
rizada pola interacción estreita coa natureza, inaugurada polo 
período Neolítico coa práctica da gandaría, a agricultura e o 
sedentarismo, dando lugar a unha aceleración sen precedentes 
da nosa relación técnica coa natureza que chega até os nosos 
días co Antropoceno, cando a tecnoloxía semella solapar e tor-
nar en invisíbel a propia natureza.

Durante todo ese longo e pasado espazo de tempo a natureza 
foi representada como un ente incontrolábel ao que había que 
facer fronte, domear e calmar. As forzas da natureza podían ser 
ora as nosas aliadas, ora as nosas inimigas. Os mitos, os ritos, 
a maxia das sociedades tradicionais afondan neste aspecto co 
gallo de intervir na natureza para tentar calmar os seus ánimos 
e facelos proclives á colaboración coa humanidade e as súas 
sociedades. A deidade antiga da vella ou moura galega, esa 
figura mitolóxica e lendaria aínda presente na nosa tradición 
popular3, que dá e quita a vida, nai nutricia á vez que severa, 
provedora e organizadora do tempo do clima, orixe da fasquía 
do mundo e do seu sentido, simboliza esa natureza animista 
á que hai que respectar e temer, á que hai que invocar e coa 
que hai que contar para levar a boa fin os labores domésticos 
e comunitarios. Carolyn Merchant referiuse a ela como unha 
imaxe feminina froito da “proxección da percepción humana 
sobre o mundo”, desta maneira:

A teoría organicista fundamentábase na identificación da nature-
za, especialmente a terra, cunha nai nutricia: unha muller bonda-
dosa e benéfica que proporcionaba un universo ordenado e plani-
ficado convenientemente para atender as necesidades humanas. 

3	 A vella, na mitoloxía popular galega, peneira a fariña pola noite provocando a 
xeada, produce o arco da vella cando chove e fai sol co seu pote cheo de moedas 
de ouro, fai virar o mundo co seu fuso de fiar.



8

ALEXANDRE CENDÓN GONZÁLEZ

Mais tamén, xunto a esta imaxe da natureza, prevalecía a oposta: 
a natureza salvaxe e incontrolábel que podía xerar violencia, des-
atar temporais, provocar secas e caos xeral4.

Aínda que ese trazo negativo da natureza, contido na imaxe 
da treboada, tamén adoita ser representado por unha figura 
masculina, como acontece na mitoloxía popular galega e na 
indoeuropea coa figura do vello, un ser que tenta cazar a moura 
para darlle morte. Esta cazaría mitolóxica pode estar contida 
quizais, na lenda da cerva branca dos Ancares que narra como 
Aldara, filla do rei Froiaz do castelo de Doiras, Cervantes, cae 
vítima de seu irmán Egas, ambos protagonistas transmutados 
da antiga loita entre o vello e a vella que finalmente morre para 
volver renacer na primavera vindeira co aspecto dunha muller 
nova5.

Así, no contexto galego, a moura fai as súas aparicións no 
mundo como unha tríade con tres facianas ou facetas diferen-
tes: a da moza, a señora e a anciá, cada unha cunhas funcións e 
características singulares, cun marcado carácter rexenerativo e 
cíclico polo tanto, como representación da natureza que é. Así 
vinculámola coas pozas profundas dos ríos ou pegos negros, na 
súa versión funeraria como facilitadora do tránsito ao alén —
que ben podemos identificar coa antiga deidade galaica e celta, 
Navia, deusa das fontes e dos ríos, como a vella da gancha no 
río Tea que afoga e leva para o alén os cativos desprevidos que 
se bañan nas súas augas—, xunto con outros accidentes natu-

4	 Merchant, C., La muerte de la naturaleza. Mujeres, ecología y revolución cientí-
fica, Comares, Granada, 2020, páxs. 7 e 8.

5	 “Lenda da doniña cerva”, en Vaqueiro, V., Guía da Galiza máxica, Galaxia, Vigo, 
1998, páxs. 277-279, recollida nos Ancares lucenses, no concello de Cervantes, 
vinculada ao castelo de Doiras situado na parroquia de Vilarello, que pode aludir 
á espallada lenda da hoste antiga indoeuropea ou cazaría salvaxe e relacionada, 
á súa vez, por Carmelo Lisón Tolosona coa estantiga galega. Para ollar polo 
miúdo algúns trazos relativos á vella ver: Mariño, L., Actas da XIV Xornada de 
Literatura de Tradición Oral, AELG, Vigo, 2021, páxs. 35-60.



9

NATUREZA E VULNERABILIDADE

rais como os penedos e os bolos, e tamén cos lugares prehistó-
ricos dos castros, os petróglifos e as mámoas, todos eles sitios 
despoboados que foran ocupados polos devanceiros, espazos 
polo tanto que son propiedade dos mortos —etimoloxicamente 
a palabra ‘moura’ probabelmente proveña do céltico mrvos > 
maruos, co significado de ‘mortos’6.

Nas sociedades de cazadores e colleiteiros e nas sociedades 
labregas tradicionais, a dependencia da natureza era total, as 
relacións con ela eran estreitas e cotiás, a vida e o seu sustento 
dependían enteiramente do seu comportamento para cos outros 
animais e as colleitas. Os ciclos e os ritmos da vida estaban 
perfectamente pautados e estabelecidos en concordancia coas 
estacións anuais. Os labores agrícolas dependían por comple-
to, para o seu bo funcionamento e éxito, do acople simultáneo 
aos tempos e diferentes períodos do ano, coas súas variacións 
climáticas e respostas orgánicas de todos os seres que confor-
maban a comunidade de vida nun determinado lugar.

As marcas indelébeis no noso calendario amosan que vi-
mos de sociedades agrarias e orgánicas, cun decorrer tempo-
ral cíclico e pautado pola natureza, inserido na arcaica roda 
do sol co decorrer das catro estacións. Na Galiza aínda fes-
texamos o Samaín por santos e defuntos, o Imbolc por Santa 
Bríxida e pola Candeloria, o Beltain nos maios e para rematar, 
o Lugnasad7 por Santiago o 25 de xullo, como narrara Alfon-
so Rodríguez Castelao no seu discurso Alba de groria durante 
o exilio en Buenos Aires no ano de 1948, coa súa compaña 
de ánimas de ilustres galegos encabezada por Prisciliano. Os 
limiares destas efemérides están marcados polo calendario 
agrícola da sementeira e a colleita e non polo decorrer astro-

6	 Carballeira Anllo, X. M. (coordinador), Gran Dicionario Xerais da Lingua, 
Xerais, Vigo, 2009.

7	 Ver a obra de relixión comparada, García Quintela, M. V. e Santos Estévez, M., 
Santuarios de la Galicia céltica. Arqueología del paisaje y religiones comparadas 
en la Edad del Hierro, Abada Editores, Madrid, 2008.



10

ALEXANDRE CENDÓN GONZÁLEZ

nómico dos solsticios e equinoccios, con dúas épocas do ano 
diferenciadas, a escura e fría e a clara e cálida, separadas pola 
noite e pola luz, dúas estacións emparentadas coa morte e cos 
deuses respectivamente.

Mais algo mudou recentemente. Agora é a natureza a amea-
zada. A atención especial prestada polas nosas sociedades con-
temporáneas á natureza ten unha característica que a fai sen-
lleira: poñer o foco sobre a súa vulnerabilidade. A historia do 
ambientalismo —entendido este termo nun sentido amplo, é 
dicir, como o conxunto de discursos que versan arredor do que 
coñecemos hoxe como medio ambiente e a súa problemática 
relacionada co metabolismo das sociedades humanas8— dá 
boa conta desta afirmación arredor dunha natureza asediada. 
De feito non é até que o desenvolvemento da Modernidade 
tivo lugar que esta percepción do natural se produciu dun xeito 
xeral e sistemático abranguendo a totalidade do planeta, ten-
do nestes relatos toda unha serie de reaccións á súa irrupción 
global.

Falar do concepto da vulnerabilidade no ámbito natural non 
está exento de problemas, tendo en conta amais que se trata de 
aplicalo a un ámbito tan grande e impreciso como o propio da 
natureza. Así corremos o risco de ser acusados de querer hu-
manizala, de incorrer no antropomorfismo da natureza —como 
na falacia patética— ou incluso —inversamente— de preten-
der normativizar a vida social a partir da mesma. Máis ben pre-
tendemos o contrario, é dicir, non pretendemos derivar pres-
crición algunha que teña a súa orixe na natureza, senón sinalar 
con insistencia, máis ben, o seu movemento oposto: como a 
Modernidade industrial, o capitalismo e a súa ideoloxía neoli-
beral tentan prescribir, normativizar e dirixir o comportamento 

8	 Referímonos aos discursos ambientais dun xeito semellante a como o fai Dryzek. 
Dryzek, J. S., The Politics of the Earth. Environmental Discourses, Oxford U.P., 
Nex York, 2005.



11

NATUREZA E VULNERABILIDADE

da natureza, trasladando a ela a súa cosmovisión individua-
lista, egoísta e isolacionista arredor das sociedades humanas 
como norma de actuación inherente da natureza mesma, sen 
reparar no feito de que as bases da vida están cimentadas sobre 
as relacións de forma nodal e inseparábel, relacións onde os 
seus axentes tórnanse necesarios e imprescindíbeis para a súa 
reprodución e sustentación.

Isto obríganos a nos preguntar polo significado da natureza 
e dos seus usos como categoría fundamental no debate am-
biental. Logo, recoñecer que a natureza é vulnerábel lévanos 
irremediabelmente a nos situar nun lado do debate actual arre-
dor desta e do ecoloxismo como figura política, isto é: o lado 
da preocupación polos problemas derivados da relación entre 
sociedade e medio ambiente até a consecución da polémica 
crise ecolóxica. Unha crise que para quen fora presidente da 
Quercus, o catedrático Viriato Soromenho-Marques, é a “crise 
social e global do ambiente” da “nossa, simultaneamente, so-
fisticada e frágil civilização tecnocientífica”. Unha crise que 
nos enfronta á toma de decisións políticas para tentar superala 
ou, cando menos, orientala, xa que:

Na sua origem grega, o conceito de crise abriga dois significados 
distintos e combinados: a constatação de que un caminho e um 
modo de fazer as coisas se esgotaram; o repto e o imperativo de 
decidir por novas vias e métodos9.

Por conseguinte, o recoñecemento do dano lévanos a in-
sistir na cura e no seu coidado. Non obstante, esta polariza-
ción non é óbice para negar a existencia dun rico debate den-
de diversos ángulos arredor dos termos e argumentos sostidos 
polo ecoloxismo, os seus críticos e outros sobre a natureza e 
o desafío político ambiental representado na crise ecolóxica 

9	 Soromenho-Marques, V., Metamorfoses. Entre o colapso e o desenvolvimento 
sustentável, Publicações Europa-América, Mira-Sintra, 2005, páx. 19.



12

ALEXANDRE CENDÓN GONZÁLEZ

ou, cando menos, polas “incertezas fabricadas na sociedade do 
risco global”, en termos de Beck10, que entende a sociedade 
contemporánea ou a fase actual da Modernidade como inca-
pacitada para resolver os novos riscos derivados do seu pro-
pio metabolismo, afastándose do desenvolvemento anterior da 
Modernidade cando os riscos e as incertezas eran manexábeis 
e asumíbeis sen desestabilizar a sociedade.

Mais, antes de dar ese paso e introducírmonos nos signi-
ficados da natureza, cabe volver ao limiar e preguntármonos: 
é realmente vulnerábel a natureza? Podemos causar dano á 
Terra, ao medio ambiente, á biosfera ou como sexa que nos 
queiramos referir ao noso obxecto de preocupación? De ser 
así, ese dano é irreversíbel? É compatíbel coa súa propia exis-
tencia? Podemos tolerar ese dano? Ela pode tolerar ese dano? 
Repercute en nós mesmos ese dano? Repercute en nós, os seres 
humanos, por igual ou actúa dun xeito discriminado? É xusto 
tolerar ese dano?... Son moitas as cuestións que orbitan arre-
dor da vulnerabilidade da natureza, como a sustentabilidade, 
a conservación da biodiversidade, a xustiza ambiental, e entre 
elas a que nos obriga a analizar o que entendemos por vulnera-
bilidade neste contexto.

Semella imposíbel negar a vulnerabilidade da natureza 
cando o ritmo de deterioración do medio natural nas últimas 
décadas acelerouse até extremos nunca antes imaxinados —e 
que están, como sinalamos, na base de todos os discursos arre-
dor do medio ambiente. A posición central do cambio climá-
tico no debate ambiental e nas correlativas discusións políti-
cas para abranguelo, a incesante perda de biodiversidade que 
nos empurra até a chamada sexta extinción masiva de seres 
vivos —cando os investigadores estiman que arredor do 50% 
das especies animais que partillaron connosco a Terra xa non 
existen—, a contaminación ambiental en todos os seus niveis 

10	 Beck, U., La sociedad del riesgo global, Siglo XXI, Madrid, 2009.



13

NATUREZA E VULNERABILIDADE

e localizacións, a mingua de recursos representada polo indi-
cador sintético de sustentabilidade coñecido co nome de “pe-
gada ecolóxica” e fomentada por un consumo desaforado dos 
mesmos... Funcionan como probas presuntamente ineludíbeis 
para apuntar a existencia dunha crise ecolóxica antropoxénica 
nunca antes experimentada11. Mais estes sinais son refutados 
polos detractores da crise ecolóxica con outros indicadores que 
amosan un benestar e progreso da humanidade sen precedentes 
na historia, onde a crise ecolóxica é negada e menoscabada, 
transformada nunha mera escolma de problemas ambientais de 
menor índole e de doada solución e control. O caso máis pa-
radigmático desta emenda ao ecoloxismo topámolo en Bjørn 
Lomborg cando afirmou —tras negar que esteamos a acabar 
coas fontes de enerxía e os recursos naturais, a existencia do 
quecemento global e a perda de biodiversidade ou a contami-
nación— que “na realidade o destino da humanidade mellorou 
practicamente en todos os indicadores analizábeis” para con-
tinuar engadindo que “a meirande parte dos indicadores amo-
san que o destino da humanidade mellorou enormemente. No 
entanto, isto non significa que todo vaia razoabelmente ben”12.

Falar de vulnerabilidade pois, non é casual. O uso deste ter-
mo parte da comprensión dunha ontoloxía relacional na que 
como seres vivos estamos inseridos, de como esta estrutura de 
relacións nos afecta e como a construímos, destruímos, mode-
lamos e contribuímos ao seu mantemento e desmantelamento. 
Como nos vemos dentro ou fóra de dita estrutura, por riba dela 
ou subxugados pola mesma. En definitiva, a vulnerabilidade 
remítenos á natureza, por iso, en primeiro lugar, repararemos 

11	 A crise ecolóxica sóese poñer de manifesto aludindo a diferentes niveis e epi-
sodios, así pode manifestarse localmente (deforestación, desertización, chuvia 
ácida, eutrofización, verteduras ao ar, sistemas fluviais e mares...), globalmente 
(cambio climático, burato na capa de ozono, efecto invernadoiro...) e mediante 
catástrofes (mareas negras, accidentes nucleares, etc).

12	 Lomborg, B., El ecologista escéptico, Espasa Calpe, Madrid, 2005, páx. 39.



14

ALEXANDRE CENDÓN GONZÁLEZ

nela para a continuación, como vimos falando, reparar nesta 
última. E é así como a vulnerabilidade cobra importancia den-
de unha posición central como axudante da toma de conciencia 
da nosa pertenza a ese mundo de relacións e non por pretender 
derivar un “deber ser” de dito mundo, senón, máis ben, por 
desexar ofrecer unha descrición da posición da humanidade —
cabería falar para sermos máis precisos, dos diferentes grupos 
humanos— dentro desa estrutura de relacións.

Esa exposición ao dano, como unha posibilidade de ser da-
nado, ferido, contén dentro de si a capacidade de sufrimento, 
incluso até a fatalidade do irreversíbel, sumada á capacidade 
da resiliencia —do que se cura e aprende e supera a partir da 
ferida— e, por último, á capacidade da precaución, de ser pre-
cavido ante un horizonte de ameazas, dito doutro modo, a ca-
pacidade do coidado. Por iso, para Adriana Cavarero a vulne-
rabilidade —palabra derivada do latín ‘vulnus’ e traducida na 
nosa lingua como ‘ferida’— é entendida como condición vital 
constitutiva do ser humano nun dobre sentido, tanto negativo 
como positivo. Isto é, por unha banda entendida como ferida 
e pola outra, tamén como cura, así vulnerábel para ela “é o ser 
humano en canto corpo singular aberto á ferida”13 dun modo 
continxente, iso si, e non necesario. Andrew Dobson dentro do 
contexto da teoría política ecoloxista, insiste na mesma liña 
que Cavarero, ao avogar por recuperar o concepto feminista de 
“corporalidade” cando di que “a nosa corporalidade nos lem-
bra o limitados, vulnerábeis e dependentes que somos”14 na 
nosa relación coa natureza e como puntualiza Judith Butler, 
o corpo debe ser entendido “en termos das súas estruturas e 
relacións de apoio” pois:

13	 Cavarero, A., Horrorismo. Nombrando la violencia contemporánea, Barcelona, 
Anthropos, 2009, páx. 58.

14	 Dobson, A., “Transformaciones del ecologismo”, en Aimé Tapia González, G., 
Puleo, A. H., Torres San Miguel, L. e Velasco Sesma, A. (coords.), Hacia una 
cultura de la sostenibilidad. Análisis y propuestas desde la perspectiva de géne-
ro. Departamento de Filosofía da Universidade de Valladolid, Valladolid, 2015.



15

NATUREZA E VULNERABILIDADE

O corpo defínese polas relacións que fan posíbel a súa vida e os 
seus actos [...] nunca poderemos entender a vulnerabilidade do 
corpo se non a enmarcamos dentro das relacións que este mantén 
cos outros seres humanos, cos procesos vitais e coas condicións 
inorgánicas e vehículos da vida15.

Estas visións sérvennos como chave para poder falar da 
vulnerabilidade da natureza e de como forma parte neste sen-
tido da súa propia constitución —por estar exposta e aberta á 
ferida— debido á posibilidade de ser danada, pero ao mesmo 
tempo de ser coidada e curada. A súa vulnerabilidade radica na 
súa exposición, como calquera ser orgánico ou como calquera 
outro ser que está á disposición dos seres vivos ou simplemen-
te ao devir.

Precisamente a cura, o apoio e o coidado forman parte dun 
xeito de comportamento social que prima os aspectos relacio-
nais sobre o individualismo isolacionista propio dun suxeito 
autónomo racional “solipsista” desvinculado dos outros e do 
mundo, indiferente e autosuficiente. O coidado recoñece a vul-
nerabilidade e tenta anticiparse á ferida, sempre sorteándoa 
pero téndoa presente constantemente como posibilidade certa. 
O obxectivo da cura, posterior ao dano e que polo tanto o re-
coñece e o combate, é restituír, recompoñer, restaurar o corpo 
ferido. Non é de estrañar, polo tanto, que, ante esta ontoloxía 
relacional, dependente e que dá primacía ao social, que conec-
ta perfectamente coa visión relacional da ecoloxía científica e 
coa cosmovisión ecoloxista da biosfera e da ecosfera —como 
conxuntos de seres conectados pola interdependencia e a inte-
rrelación, segundo reza a primeira lei da ecoloxía de Commo-
ner “todo está relacionado con todo o demais”16— entremos en 

15	 Butler, J., Cuerpos aliados y lucha política. Hacia una teoría performativa de la 
asamblea, Paidós, Barcelona, 2017, páxs. 131 e 132.

16	 Commoner, B., El círculo que se cierra, Plaza y Janés, Barcelona, 1978, páx. 33. 
Esta idea de interrelación xa está presente na definición de ecoloxía formulada 
por Ernst Haeckel como “a ciencia das relacións dos organismos co mundo exte-



16

ALEXANDRE CENDÓN GONZÁLEZ

conflito coas dúas tradicións hexemónicas políticas xustapostas 
na Modernidade que entenden o individuo ou cidadán como un 
suxeito auto-vinculante (contraposto ao suxeito do imaxinario 
político clásico da Hélade que aparecía inserido, vinculado á 
súa comunidade, á Polis, e sometido ao cosmos e á lei natural): 
unha que entende o individuo de maneira autónoma —encar-
nada no cidadán-público de Rousseau e o seu republicanis-
mo— e a outra que entende o individuo como un ser posesivo 
—o ser humano privado de Locke, co seu liberalismo—, dúas 
tradicións que debuxan a Modernidade e que serven como fío 
condutor para entender a mesma e o seu desenvolvemento17. 
Nas súas formulacións, este suxeito autónomo e autovinculan-
te parte dunha ilusión ao negar e agochar a interdependencia 
ontolóxica na que está inserido, ilusión propia dun suxeito pa-
triarcal e dominante nado no seo da indiferenza.

Non obstante, Butler vai achegar unha concepción da vul-
nerabilidade que se afasta da ferida e que salienta a apertura: 
“a vulnerabilidade remite a algo que non se pode prever nin 
anticipar nin tampouco dominar por adiantado”18. Entende a 
vulnerabilidade como apertura, non como dano —a vulnera-
bilidade non vai ligada á capacidade de sufrir dano, está en 
función da nosa capacidade de apertura, está ligada á situación 
de exposición, a estar expostos.

Estas consideracións acerca da vulnerabilidade gardan en 
común unha aposta pola interdependencia ao facer fincapé 

rior” (en Deléauge, J. P., Historia de la ecología. Una ciencia del hombre y de 
la naturaleza, Icaria, Barcelona, 1993, páx. 73). Tamén en Vladimir Vernadsky 
ao se referir á biosfera como “a rexión única da codia terrestre ocupada pola 
vida (que) en si mesma non é un fenómeno exterior ou accidental na superficie 
terrestre. Está ligada estreitamente á codia terrestre, forma parte do seu mecanis-
mo [...] Toda a vida, toda a materia viva pode considerarse como un conxunto 
indivisíbel no mecanismo da biosfera” (Ib, páx. 228).

17	 Quesada Castro, F., Naturaleza y sentido de la ciudadanía hoy, Ed. UNED, 
Madrid, 2002, páxs. 19-30.

18	 Butler, J., op. cit., páx. 150.



17

NATUREZA E VULNERABILIDADE

nas relacións como nexo que dá sentido e posibilita a vida das 
persoas. É este nexo o que facilita e sustenta ditas vidas pois 
sen el serían imposíbeis de se dar e desenvolver, un nexo coas 
outras vidas que fai posíbel a sustentación do conxunto das 
mesmas por estar conformado este polas estruturas sociais, 
culturais e económicas dadas —por suposto, tamén as estru-
turas naturais que sustentan esas outras estruturas artificiais, 
que actúan como o seu contedor e forman o escenario, o medio 
onde se dan— e sen o que calquera vida sufriría unha privación 
e carencia dolorosas e absolutas que a condenarían á inanición 
total extensíbel a todas as súas facetas. En palabras de Judith 
Butler “se dicimos que algúns de nós somos seres vulnerábeis, 
estamos salientando a nosa radical dependencia respecto dou-
tras persoas, pero tamén dun mundo sostido e sostíbel”19.

Porén, esta vulnerabilidade da natureza da que estamos a fa-
lar na súa continxencia, non é xeral (como a que cabería agardar 
da súa propia existencia no tempo e no espazo), senón que ten 
a súa particularidade na orixe da mesma nas sociedades huma-
nas: é antropoxénica, pois é vulnerábel ante a acción, o desen-
volvemento e o metabolismo das sociedades humanas e é deste 
tipo de vulnerabilidade da que se preocupa o ambientalismo. 
Ten unha orixe, polo tanto, tanto histórica e económica pois

os corpos fórmanse e sostéñense apoiándose nas infraestruturas 
(ou na súa ausencia) e en redes sociais e tecnolóxicas ou nun tra-
mado de relacións; e lembremos que as súas relacións constitu-
tivas son sempre de carácter económico e histórico. De maneira 
que se dicimos que o corpo é vulnerábel, en realidade estamos 
a nos referir á súa vulnerabilidade con respecto á economía e a 
historia20.

19	 Ib., páx. 152.
20	 Ib., páx. 149.



18

Índice

Introdución.............................................................................................9

Vulnerabilidade....................................................................................12

Natureza vulnerábel.............................................................................30
A natureza a través das ciencias da vida..........................................35
Historia natural................................................................................38
Georges Cuvier................................................................................40
O vivo..............................................................................................42
A natureza e Alexander von Humboldt...........................................45
Ernst Haeckel e a invención da ecoloxía.........................................48
Vernadsky e a biosfera.....................................................................54

Natureza, revolución científica e mecanicismo...................................58

Vello organicismo: cosmos e necesidade.............................................73

Novo organicismo: caos e azar............................................................87

Outras naturezas.................................................................................105
A natureza inventada.....................................................................125
Natureza inexistente......................................................................130
Natureza antihumanista.................................................................133
Natucultura....................................................................................134
A fin da natureza............................................................................137
Socionatureza................................................................................140
Natureza morta..............................................................................143
Natureza, ergo...............................................................................147



19

Natureza galega..................................................................................156

Natureza e romanticismo...................................................................177

Natureza e capitalismo.......................................................................195
A acumulación primitiva...............................................................198
Os cerrados, a propiedade privada e as mercadorías ficticias.......202
Os comunais..................................................................................213
A mercadoría natureza...................................................................221

Bibliografía........................................................................................223


